



## المنتها المرابع المربع المنتها المنتها المنتها المنتها المنته المنتها المنتها وموقيف أهالك المنتها الم



من إصدارات مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيـريــة



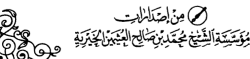




سِلْسِلَةُ مُؤَلِّفًا رِيْفَ مِنْ السِّلَةِ السِّنَةِ (٧)



لفَضِيُلةِ ٱلشِّينِجُ ٱلعَكَالِامِنَةِ مرة صالح الحثين محكرتار على التيمين غَفَرَاللَّهُ له وَلوالِدَيهِ وَلِلسِّلْمِين







<

مؤسسة الشيغ محمد بن صالح العثيمين الخيرية، ١٤٣٤ هـ فهرسة مكتبة الملك فهــد الوطنية أثناء النشر

ابن عثيمين ، محمد بن صالح

أسماء الله وصفاته وموقف أهل السنة منها ،/ محمد بن صالح العثيمين .

ط ۳ \_ الرياض، ۱۹۳۶ هـ

٩ ص،٧٧ ×٧٧ سم ( سلسلة مؤلفات فضيلة الشيخ ابن عثيمين، ٧ )

ردمك: ۲- ۶۰ ـ ۲۰۸ -۲۰۳ - ۸۷۸

ر - العقيدة الإسلامية . ٢- التوحيد . ٣ ـ الأسماء والصفات .

أ • العنوان

ب ، السلسلة

ب.استمنه ۱۵۳۵/۵۳۵

ر<del>قـــــم</del> الإيــــداع : 1474/3731 ردمــك : ۲ - ۲۰ – ۲۰۰۱ – ۲۰۰۳ – ۸۷۹

© جميع الحقوق محفوظة

لِوَّسَيْنَةِ اَلْشِّيْعُ مُحَمَّدِ بْرِصَٰلِح الْهُثِهَيْنَ الْجَيْرَةِ قِ إلا لمن أراد طبع الكتاب لتوزيعه مجانًا بعد مراحعة المؤسسة.

الطبعة الثالثة υΣΨυ هـ

🖉 يطلب الكتاب من :

مُؤْسَسَة الشَّيْخ مُحَمَّد بُن صَالِح الْمُثِيكِيزُ الْحَيْرَونَ

القصيم – عنيزة ١٩١١ه ص.ب ١٩٢٩

هاتف: ۱٦/٣٦٤٢١٠٧.

فاکس: ۱٦/٣٦٤٢٠٠٩

جوال: ۲۰۱۸۲۳۵۵۰

جوال المبيعات : جوال المبيعات : www.binothaimeen.com

www.binothaimeen.com E.mail: info@binothaimeen.com

رقم الإيداع في دار الكتب المصرية ٩٩٨٣/ ٢٠١٢ المواع المعلمد والحصري في جمهورية مصر العربية دار الـدرة للنلير والتوزيع – شارع محمد مقلد

متفرع من مصطفى النحاس بجوار سوبر مارخت أولاد رجب هانف وفاخس: ۲۲۷۲،۵۵۲ محمول ۱۰۱٬۰۵۷۲،۴

## 

إن الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونتوب إليه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إلنه إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، أرسله الله تعالى بين يدى الساعة بشيرًا، ونذيرًا، وداعيًا إلى الله بإذنه وسراجًا منيرًا، فبلغ الرسالة، وأدّى الأمانة، ونصح الأمة، وجاهد في الله حق جهاده، بلسانه، ويده، وماله، حتى أتاه اليقين فصلوات الله وسلامه عليه وعلى آله، وأصحابه، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

## أما بعد :

أيها الأخوة الحاضرون فإني أذكركم ونفسي بها أنعم الله به على هذه البلاد من نعمة الإسلام قديمًا وحديثًا، هذه البلاد التي كانت محل الرسالة رسالة محمد، على خاتم النبيين الذي بعث إلى الناس كافة، بل إلى الجن والإنس.

هذه البلاد التي كما بدأ منها الإسلام فإليها يعود كما ثبت به الحديث عن النبي، ﷺ، حيث قال: «إن الإيمان ليأرز إلى المدينة كما تأرز الحية إلى جحرها» (١) هذه البلاد التي لا أعلم والله شاهد على ما في قلبي لا أعلم بلادًا إسلامية في عصرنا أقوى منها تمسكا بدين الله لا بالنسبة لشعبها، ولكن بالنسبة لشعبها ومن ولاه أمرها. وهذه النعمة الكبيرة أيها الأخوة إذا لم نشكرها فإنها كغيرها من النعم توشك أن تزول، يوشك أن يحل بدل الإيهان الكفر، وبدل الإسلام

<sup>(</sup>١) رواه البخاري جـ٧ ص٣٢٧ كتاب فضائل المدينة ورواه مسلم جـ١ ص١٣١ كتاب الإيهان.

الاستكبار، إذا لم نقيد هذه النعمة بالمحافظة عليها وحمايتها والمدافعة دونها.

أيها الأخوة.. إن هذه البلاد بها أنعم الله به عليها من هذه النعمة العظيمة، وهي نعمة الإسلام أولاً وأخيراً كانت مركزاً لتوجيه الضربات عليها من أجل صدّ أهلها عن دينهم، ليس في الأخلاق فحسب ولكن في الأخلاق والعقائد، ولذلك كان لزامًا على شبابها وأخص الشباب لأسباب ثلاثة: لأنهم رجال المستقبل، ولأنهم أقوى عزيمة، وأشد حزمًا عن بردت أنفسهم بالشيخوخة، ولأنهم الذين تركز عليهم هذه الضربات.

إنني أوجه إلى الشباب أن يحموا بلادهم من كيد أعدائهم، فإن أعداءهم يوجهون الضربات تلو الضربات ليقضوا على هذه المنة العظيمة التي منّ الله بها علينا ألا وهي دين الإسلام.

أيّها الشباب: استعينوا بالله ـ سبحانه وتعالى ـ بها علمكم من شريعته، ثم بحكمة الشيوخ ذوي الثقة، والأمانة والعلم، والبرهان، فاستعينوا بذلك على حماية بلادكم من كيد أعدائها، واعلموا أن الدنيا تبع للدين، وأنها لن تتم النعمة، ولن تتم الحياة الدنيا، ولن تكون حياة طيبة إلا بالإيهان، والعمل الصالح كها قال الله تعالى: ﴿من عمل صالحًا من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فلنحيينه حياة طيبة ولنجزينهم أجرهم بأحسن ما كانوا يعملون ﴾. [سورة النحل، الآية: ٤٧].

أيها الأخوة: إن المشكلات في عصرنا هذا كثيرة وإني اخترت الكلام في:

## أسماء الله وصفاته وموقف أهل السنة منها

ولعل الكثير منكم يقول: لماذا اخترت هذا الموضوع بالذات، ألسنا كلنا وبالأخص أهل هذه الجزيرة، ألسنا كلنا نؤمن بأسهاء الله وصفاته على ما يليق به، ولا نتعرض لها بتحريف، ولا تعطيل؟! أليست العجوز منا، والشيخ، والصغير، والذكر، والأنثى، كل على حد سواء لا يجول في أفكارهم شيء من التحريف أو الانحراف في أسهاء الله وصفاته. فلهاذا اخترت هذا الموضوع بالذات؟

وإن جوابي على هذا أن أقول: إنني اخترت هذا الموضوع لأمرين هامين:

أحدهما: أهمية هذا الموضوع، فإن هذا الموضوع

ليس كما يظن بعض الناس، ولا أعني ببعض الناس عامتهم، بل حتى بعض طلبة العلم يظنون أن البحث في هذا الباب \_ في باب أسماء الله وصفاته \_ ليس بذي قيمة تذكر، والحقيقة أن هذا الفكر فكر خاطيء، لأن معرفة الله تعالى بأسمائه وتوحيده بذلك، وصفاته هو أحد أقسام التوحيد الثلاثة:

فقد قسم أهل العلم التوحيد إلى ثلاثة أقسام:

أحدها: توحيد الربوبية.

والثاني: توحيد الألوهية.

والثالث: توحيد الأسهاء والصفات.

إذن فهو عنصر هام في باب التوحيد يجب علينا أن نعرفه، كما أنه أيضًا أعني معرفة الأسماء والصفات هو أحد أركان الإيمان بالله لا يتم إلا بأربعة أمور:

أحدها: الإيهان بوجوده تعالى.

والثاني: الإيهان بربوبيته، وعموم ملكه، وقوة سلطانه.

والثالث: الإيهان بألوهيته، وأنه وحده المستحق للعبادة، وأن ما سواه فعبادته باطلة.

أما الأمر الرابع من أركان الإيهان بالله التي لا يمكن أن يتم الإيهان بالله إلا بها وهـو موضـوع محاضرتنا هذه، فهو الإيهان بأسهاء الله وصفاته.

إنني لا أتصور أن أحدًا يمكن أن يعبد ربًا لا يعرف أسهاءه وصفاته وكيف يكون ذلك وهو يمد يديه له: يارب، يارب، إذا كان لا يعلم أن له صفات وأسهاء يدعى بها؟ فكيف يتخذه إلنها قادرًا، ملجئًا، ومعاذًا، ونصيرًا. ولهذا قال إبراهيم الخليل لأبيه: (يا أبت لم تعبد ما لا يسمع ولا يبصر ولا يغني عنك شيئًا) [سورة مريم، الآبة: ٤٢].

فمعرفة أسهاء الله وصفاته أمر مهم في دين الله

١.

ولابد أن يعرفه الإنسان ويحققه.

في العناصر التالية:

أما السبب الثاني لاختياري هذا الموضوع: فهو كثرة الكلام فيه بالباطل في الآونة الأخيرة، كنا في وقت الطلب نقرأه على أنه أمر بعيد عنّا زمنًا، ومكانًا، ولكننا وجدناه الآن فيها بيننا في الصحف المقرؤة، وكذلك في الكتب المقررة في بعض جهات التعليم.

إذن لابد أن نعرف موقف أهل السنة والجماعة بالنسبة لأسماء الله وصفاته، حتى نكون يقظين حذرين، وعالمين بها نحكم به فيها ينشر أو فيها يقرر. فالكلام في أسماء الله وصفاته في الآونة الأخيرة كثر اللغط فيه، وكثر القول فيه بالحق تارة، وبالباطل تارات، ولهذا لابد أن نحقق هذا الأمر تحقيقًا بالغًا حتى لا تجرف بنا الأهواء أو الأفكار التي على خطأ، وليست على صواب في هذا الأمر وإني ألخص الكلام

العنصر الأول: في موقف أهل السنة والجماعة في الأسهاء والصفات.

العنصر الثاني: في نصوص الأسهاء والصفات. العنصر الثالث: في العدول عن هذا الموقف.

العنصر الرابع: في أن التطرف في التنزيه يستلزم إبطال الدين كله.

العنصر الخامس: في أن بعض أهل التحريف، والتعطيل اعتدوا على أهل السنة فرموهم بالتشبيه، والتجسيم.

العنصر السادس: في أن أهل التحريف والتعطيل ادعوا على أهل السنة أنهم أولوا بعض النصوص ليلزموا أهل السنة بالتأويل في بقية النصوص أو بالمداهنة وفي إبطال هذه الدعوى.

العنصر الأول: موقف أهـل السنـة في أسـاء الله ـ تبارك وتعالى ـ:

أسهاء الله تعالى كل ما سمى به نفسه في كتابه، أو سهاه به أعلم الخلق به رسوله محمد، على وموقف أهل السنة من هذه الأسهاء أنهم يؤمنون بها على أنها أسهاء لله تسمى بها الله عز وجل، وأنها أسهاء حسنى ليس فيها نقص بوجه من الوجوه كها قال الله تعالى: ﴿ولله الأسهاء الحسنى فادعوه بها وذروا الدين يلحدون في أسهائه سيجزون بها كانوا يعملون . [سورة الأعراف، الآبة: ١٨٠]

فهم يثبتون الأسماء على أنها أسماء لله، ويثبتون

أيضًا ما تضمنته هذه الأسهاء من الصفات، فمثلاً من أسهاء الله «العليم» فيثبتون العليم اسمًا لله ـ سبحانه وتعالى ـ، ويقولون: يا عليم. فيثبتون أنه يسمى بالعليم ويثبتون بأن العلم صفة له دل عليها اسم العليم، فالعليم اسم مشتق من العلم، وكل اسم

مشتق من معنى فلابد أن يتضمن ذلك المعنى الذى اشتق منه، وهذا أمر معلوم في العربية واللغات

ويثبتون كذلك ما دلّ عليه الاسم من الأثر إن كان الاسم مشتقًا من مصدر متعدي ، فمثلًا «الرحيم» من أسهاء الله يؤمنون بالرحيم على أنه اسم من أسهائه، ويؤمنون بها تضمنه من صفة الرحمة، وأن الرحمة صفة حقيقية ثابتة لله دلّ عليها اسم الرحيم، وليست إرادة الإحسان، ولا الإحسان نفسه، وإنها إرادة الإحسان والإحسان نفسه من آثار هذه الرحمة، كذلك يؤمنون بأثر هذه الرحمة، والأثر أن يرحم بهذه الرحمة من يستحقها كما قال الله تعالى: ﴿ يعلن من يشاء ويرحم من يشاء وإليه تقلبون ﴾. [سورة العنكبوت،

هذه قاعدة أهل السنة والجماعة بالنسبة للأسماء: يؤمنون بأنها أسماء تسمى الله بها فيدعون الله بها.

12

ثانيًا: يؤمنون بها تضمنه الاسم من الصفة، لأن جميع أسهاء الله مشتقة، والمشتق كها هو معروف يكون دالًا على المعنى الذي اشتق منه.

ثالثًا: يؤمنون بها تضمنه الاسم من الأثر إذا كان الاسم متعديًا كالعليم، والرحيم، والسميع، والبصير.

أما إذا كان الاسم مشتقًا من مصدر لازم فإنه لا يتعدى مسماه مشل الحياة فالله تعالى من أسمائه «الحي»، و«الحي» دلّ على صفة الحياة، والحياة وصف للحى نفسه لا يتعدى إلى غيره، ومثل «العظيم» فهذا الاسم والعظمة هي الوصف، والعظمة وصف للعظيم نفسه لا تتعدى إلى غيره، فعلى هذا تكون الأسهاء على قسمين: متعدي ولازم، والمتعدي لا يتم الإيهان به إلا بالأمور الثلاثة: الإيهان بالاسم، ثم بالصفة ثم بالأثر.

وأما اللازم فإنه لا يتم الإيهان به إلا بإثبات أمرين:

أحدهما: الأسم.

والثاني: الصفة.

أما موقف أهل السنة والجماعة في الصفات فهو: إثبات كل صفة وصف الله بها نفسه، أو وصفه بها رسوله محمد، عليه لكن إثباتًا بلا تكييف ولا تمثيل، ولا تحريف، ولا تعطيل، سواء كانت هذه الصفة من الصفات الفعلية.

فإذا قال قائل: فرقوا لنا بين الصفات الذاتية والصفات الفعلية.

قلنا: الصفات الذاتية هي التي تكون ملازمة لذات الخالق أي أنه متصف بها أزلاً وأبدًا.

والصفات الفعلية هي التي تتعلق بمشيئته فيفعلها الله تبعًا لحكمته \_ سبحانه وتعالى \_.

مثال الأول: صفة الحياة صفة ذاتية؛ لأن الله لم يزل ولايزال حيًّا، كما قال الله تعالى: ﴿هُو الأُولُ وَالآخرِ ﴾. [سررة الحديد، الآية: ٣]وفسرها النبي، ﷺ، بقوله: «أنت الأول فليس قبلك شيء وأنت الآخر فليس بعدك شيء». وقال تعالى: ﴿وتوكل على الحي الذي لا يموت وسبح بحمده ﴾. [سررة الفرقان، الآية: ٥٨].

كذلك السمع، والبصر، والقدرة كل هذه من الصفات الذاتية، ولا حاجة إلى التعداد لأننا عرفناها بالضابط: «كل صفة لم يزل الله ولايزال متصفًا بها فإنها من الصفات الذاتية» لملازمتها للذات، وكل صفة تتعلق بمشيئته يفعلها الله حيث اقتضتها حكمته فإنها من الصفات الفعلية مثل: استوائه على العرش، ونزوله إلى السهاء الدنيا، فاستواء الله على العرش من الصفات الفعلية لأنه متعلق بمشيئته، كها قال تعالى:

﴿إِنْ رَبُّكُمُ اللَّهِ الذِّي خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ فِي سَتَّةً أيام ثم استوى على العرش . [سورة الأعراف، الآية: ٤٥]. فجعل الفعل معطوفًا على ما قبله بـ«ثم» الدالة على الترتيب، ثم النزول إلى السماء الدنيا وصفه به أعلم الخلق به رسول الله ، ﷺ ، حيث قال: فيها ثبت عنه ثبوتًا متواترًا قال: «ينزل ربنا إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر فيقول: من يدعوني فأستجب له. من يسألني فأعطيه. من يستغفرني فأغفر له». وهذا النزول من الصفات الفعلية لأنه متعلق بمشيئة الله تعالى، فأهل السنة والجماعة يؤمنون بذلك، ولكنهم في هذا الإيهان يتحاشون التمثيل، أو التكييف، أي أنهم لا يمكن أن يقع في نفوسهم أن نزوله كنزول المخلوقين، أو استوائه على العرش كاستوائهم، أو إتيانه للفصل بين عباده كإتيانهم،

لأنهم يؤمنون بأن الله ليس كمثله شيء وهو السميع

البصير، ويعلمون بمقتضى العقل ما بين الخالق والمخلوق من التباين العظيم في الذات، والصفات، والأفعال، ولا يمكن أن يقع في نفوسهم كيف ينزل؟ أو كيف استوى على العرش؟ أو كيف يأتي للفصل بين عباده يوم القيامة؟ أي أنهم لا يكيفون صفاته مع إيانهم بأن لها كيفية لكنها غير معلومة لنا، وحينئذٍ لا يمكن أبدًا أن يتصوروا الكيفية، ولا يمكن أن ينطقوا بها بألسنتهم أو يعتقدوها في قلوبهم.

يقول تعالى: ﴿ولا تقف ما ليس لك به علم إن السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسئولاً ﴾. [سورة الإسراء، الآية: ٣٦]. ويقول: ﴿قل إنها حرم ربي الفواحش ما ظهر منها وما بطن والإثم والبغي بغير الحق وأن تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطانا وأن تقولوا على الله ما لا تعلمون ﴾. [سورة الأعراف، الآية: ٣٣].

ولأن الله أجل وأعظم من أن تحيط به الأفكار. قال تعالى: ﴿ يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يحيطون به علمًا ﴾. [سورة طه، الآية: ١١٠].

وأنت متى تخيلت أي كيفية فعلى أي صورة تتخيلها؟! إن حاولت ذلك فإنك في الحقيقة ضال، ولا يمكن أن تصل إلى حقيقة لأن هذا أمر لا يمكن الإحاطة به، وليس من شأن العبد أن يتكلم فيه أو أن يسأل عنه. ولهذا قال الإمام مالك \_ رحمه الله \_ فيها اشتهر عنه بين أهل العلم حين سأله رجل فقال: يا أبا عبدالله: «الرحمن على العرش استوى» كيف استوى؟ فأطرق مالك برأسه حتى علاه الرحضاء ـ يعني العرق وصار ينزف عرقًا ـ لأنه سؤال عظيم . ثم قال تلك الكلمة المشهورة: «الاستواء معلوم والكيف مجهول، والإيهان به واجب، والسؤال عنه بدعة». وروى عنه أنه قال: «الاستواء غير مجهول،

۲.

والكيف غير معقول، والإيهان به واجب، والسؤال عنه بدعة».

فإذن نحن نعلم معاني صفات الله، ولكننا لا نعلم الكيفية، ولا يجل الكيفية، ولا يجل لنا أن نسأل عن الكيفية، ولا يجل لنا أن نمثّل أو نشبّه لأن الله تعالى يقول في القرآن: ﴿ليس كمثله شيء وهو السميع البصير﴾. [سورة الشورى، الآية: ١١].

فمن أثبت لله مثيلًا في صفاته فقد كذّب القرآن، وظنّ بربه ظن السوء وقد تنقص ربه حيث شبهه وهو الكامل من كل وجه بالناقص، وقد قيل:

ألم تر أن السيف ينقص قدره

إذا قيل إن السيف أمضى من العصا وأنا أقول: هذا على سبيل التوضيح للمعنى وإلا ففرق عظيم بين الخالق والمخلوق، فرق لا يوجد مثله بين المخلوقات بعضها مع بعض. المهم أيها الأخوة أنه يجب علينا أن نؤمن بكل ما وصف الله به نفسه وما وصفه به رسوله، ﷺ، سواء كانـت تلك الـصفـة ذاتية أم فعلية، ولكن بدون تكييف، وبدون تمثيل.

التكييف ممتنع، لأنه قول على الله بغير علم، وقد قال الله تعالى: ﴿ولا تقف ما ليس لك به علم﴾. [سورة الإسراء، الآية: ٣٦].

والتمثيل ممتنع؛ لأنه تكذيب لله في قوله: ﴿ليس كمثله شيء وهو السميع البصير﴾. [سورة الشورى، الآبة: ١١]. وقول بها لا يليق بالله تعالى من تشبيهه بالمخلوقين.

العنصر الثاني: في نصوص الأسهاء والصفات:

المعترك بين أهل السنة وأهل البدعة في هذه النصوص، معترك يتبين به الفرق الشاسع بين أهل السنة وأهل البدعة، فأهل السنة يثبتون النصوص

على حقيقتها وظاهرها اللائق بالله من غير تحريف ولا تعطيل. هذه الطريق التي مشى عليها أهل السنة والجماعة.

واخترنا كلمة «تحريف» على كلمة «تأويل» لأن التحريف معناه باطل بكل حال ذم الله تعالى من سلكه في قوله: ﴿ يُحرفون الكلم عن مواضعه ﴾ . [سورة النساء، الآية: ٤٦].

أما التأويل ففيه ما هو صحيح مقبول، وفيه ما هو فاسد مردود، والفاسد المردود هو بمعنى التحريف، ولهذا اختار شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ في العقيدة الواسطية وهي خلاصة عقيدة أهل السنة والجماعة اختار التحريف بدل التأويل، وإن كان يوجد في كثير من كتب العقائد ألتعبير بـ (التأويل).

لكنهم يريدون بالتأويل ما هو بمعنى التحريف أي التأويل الذي لا دليل عليه، بل الدليل نقيضه 24

وهذا في الحقيقة تحريف.

فأهل السنة والجماعة يقولون: نحن نؤمن بهذه الآيات، والأحاديث ولا نحرفها، لأن تحريفها قول على الله بغير علم من وجهين، يتبين ذلك في قوله تعالى: ﴿وجاء ربك والملك صفًا صفًا ﴾. [سورة الفجر، الآية: ٢٢].

قال أهل السنة والجماعة: جاء ربك أي هو نفسه يجيء ـ سبحانه وتعالى ـ، لكنه مجيء يليق بجلاله وعظمته لا يشبه مجيء المخلوقين، ولا يمكن أن نكيفه، وعلينا أن نضيف الفعل إلى الله كما أضافه الله إلى نفسه.

فنقول: إن الله تعالى يجيء يوم القيامة مجيئًا حقيقيًا يجيء هو نفسه، وقال أهل التحريف معناه: وجاء أمر ربك.

وهذا جناية على النص من وجهين:

الوجه الأول: نفي ظاهره فأين لهم العلم من أن الله لم الله تعالى لم يرد ظاهره هل عندهم علم من أن الله لم يرد ظاهر ما أضافه لنفسه؟! والله تعالى يقول عن القرآن إنه نزل بلسان عربي مبين فعلينا أن نأخذ بدلالة هذا اللفظ حسب مقتضى هذا اللسان العربي المبين. فمن أين لنا أن يكون الله تعالى لم يرد ظاهر اللفظ؟!

فالقول بنفي ظاهر النص قول على الله بغير علم .

الوجه الثاني: إثبات معنى لم يدل عليه ظاهر اللفظ، فهل عنده علم أن الله تعالى أراد المعنى الذي صرف ظاهر اللفظ إليه؟! هل عنده علم أن الله أراد علىء أمره؟! قد يكون المراد جاء شيء آخر ينسب إلى الله غير الأمر.

فإذًا كل محرف أي كل من صرف الكلام عن ظاهره بدون دليل من الشرع فإنه قائل على الله بغير

علم من وجهين:

الأول: نفيه ظاهر الكلام.

الثاني: إثباته خلاف ذلك الظاهر.

لهذا كان أهل السنة والجلاعة يتبرأون من التحريف، ويرون أنه جناية على النصوص، وأنه لا يمكن أن يخاطبنا الله تعالى بشيء ويريد خلاف ظاهره بدون أن يبين لنا، وقد أنزل الله الكتاب تبيانًا لكل شيء والنبي، على بين للناس ما أنزل إليهم من ربهم بإذن ربهم.

أما التمثيل فمن الواضح أن القول به تكذيب للقرآن، لأن الله تعالى يقول: ﴿ليس كمثله شيء وهو السميع البصير﴾. [سورة الشورى، الآية: ١١]. ولهذا كان عقيدة أهل السنة والجهاعة، بل طريقة أهل السنة والجساعة في نصوص الصفات من الآيات، والجساعة هو إثباتها على حقيقتها وظاهرها اللائق

بالله، بدون تحريف وبدون تعطيل، وقد حكى إجماع أهل السنة على ذلك ابن عبدالبر في كتابه «التمهيد» ونقله عنه شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله وكذلك نقل عن القاضي أبي يعلي أنه قال: «أجمع أهل السنة على تحريم التشاغل بتأويل آيات النصوص وأحاديثها، وأن الواجب إبقاؤها على ظاهرها».

العنصر الشالث: «العدول عن هذا الموقف تطرف دائر بين الإفراط والتفريط»:

العدول عن هذا الموقف ـ أعني موقف أهل السنة والجماعة ـ تطرف إما إفراط، وإما تفريط، لأن الناس انقسموا في هذا الباب إلى ثلاثة أقسام: طرفان، ووسط طرف غلا في التنزيه حتى نفى ما أثبته الله لنفسه، وطرف آخر غلا في الإثبات حتى أثبت ما نفاه الله عن نفسه.

فإن من أهل البدع من أثبت النصوص على ظاهرها، ولكنه جعل هذا الظاهر من جنس صفات المخلوقين والعياذ بالله. فأثبت النقص لربه بإلحاقه بالمخلوق الناقص، وأخطأ في ظنه أن ظاهرها التمثيل.

أثبت أن لله \_ تعالى \_ سمعًا، وأن لله تعالى وجهًا، وأن لله تعالى عينًا، وأن له يدًا لكنه جعل ذلك كله من جنس صفات المخلوقين، غلا في الإثبات حتى بلغ به إلى التمثيل. وقد قال نعيم بن حماد الخزاعي شيخ البخاري: من شبه الله بخلقه فقد كفر، ولا شك أنه كافر وأن الله \_ سبحانه وتعالى \_ لم يرد بهذه النصوص هذا الظاهر الذي ادعاه هذا الممثل.

وقد يقول القائل: أين دليلك على أن الله ما أراده؟ فأقول: الدليل عندي نقلي، وعقلي:

أما النقلي فآيات متعددة تنفي الماثلة عن الله

وأصرحها وأبينها قوله تعالى: ﴿ليس كمثله شيء﴾. [سورة الشورى، الآبة: ١١].

وأما الدليل العقلي: فإنه لا يمكن أبدًا أن يكون الخالق مماثلًا للمخلوق في أي صفة من صفاته لظهور الفرق العظيم بينهما في الذات، والصفات، والأفعال.

ومن أهل البدع من حرف النصوص عن ظاهرها، ونفي مدلولها اللائق بالله، وهؤلاء المحرفون انقسموا إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول: قسم غلا في ذلك غلوًا عظيمًا حتى نفي النقيضين في حق الله، فقال: لا تقل إن الله موجود ولا تقل غير موجود. إن قلت موجود شبهته بالموجودات، وإن قلت غير موجود شبهته بالمعدومات. ولا ريب أن هذا تنكره العقول كلها، لأن رفع أحد النقيضين أمر مستحيل، والتقابل بين

الوجود والعدم من تقابل النقيضين اللذين لا يمكن اجتماعهما ولا ارتفاعهما.

القسم الشاني: من قال نثبت السلب ولا نثبت الإيجاب فلا نصف الله بصفات ثبوتية، ولكن نصفه بالأسلوب والإضافات ونثبت الأسماء مجردة عن المعانى، وهذا ما عليه عامة الجهمية والمعتزلة.

القسم الثالث: من يقول: نثبت بعض الصفات لدلالة العقل عليها، وننكر بعض الصفات، لأن العقل لا يثبتها، وبعضهم يقول لأن العقل ينكرها. وكل هذه الأقسام الثلاثة \_ وإن كانت تختلف من حيث البعد عن الحق - كلها على غير صواب فهي متطرفة ، فالقول الوسط ما عليه أهل السنة والجماعة : أن نثبت لله ما أثبته لنفسه من الصفات، ولكنه إثبات مجرد عن التكييف، وعن التمثيل، وبـذلـك نكون عملنا بالنصوص الشرعية من الجانبين، ولم ننظر بعين أعور، وبذلك نكون قد تأدبنا مع الله ورسوله فلم نقدم بين يدي الله ورسوله، وإنها التزمنا غاية الأدب سمعنا وآمنا، وأطعنا ما أثبته الله لنفسه أثبتناه، وما أثبته له رسوله أثبتناه، وما نفاه الله عن نفسه نفيناه، وما نفاه عنه سكتنا عنه. العنصر الرابع: التطرف في التنزيه يستلزم إبطال الدين كله:

ذكرنا أن من الناس من تطرف في التنزيه حتى أنكر الإيجابية أنكر الصفات، أو أنكر بعضها، أو أنكر الإيجابي والسلبي فأقول: إن التطرف في التنزيه في كل أقسامه يؤدي إلى إبطال الدين كله.

مثال ذلك: إذا كان المنزه يثبت بعض الصفات وينكر بعضها قلنا له: لماذا تثبت ولما تنكر؟

قال: أثبت هذه الصفات لأن العقل دل عليها، وأنكر هذه الصفات لأن العقل لم يدل عليها أو دل على نفيها. فيقول له القوم الأخرون: نفي جميع الصفات لأن العقل لا يدل عليها، أو لأن العقل دل على نفيها.

العقل لا يدن عليها، أو لان العقل دن على لليها. فلا يستطيع الأول أن يرد على هؤلاء لأنه إذا رد عليهم بأن العقل يثبت ذا وينكر ذا أو لا يثبته قال: أنا عقلي لا يثبت ما تثبت وما دام المرجع هو العقل فإن ما

أنكرته أنت بحجة العقل فأنا أنكر ما أنكر بحجة العقل ولكن الأمر لا ينتهي عند موضوع الصفات.

بل يأتينا أهل التخييل الذين أنكروا اليوم الآخر، وأنكروا رسالة الرسل بل أنكروا وجود الله رأسًا - والعياذ بالله - فيقولون: عقولنا لا تقبل أن تحيا العظام وهي رميم، لا تقبل وجود جنة ولا نار، فيحتجون بالعقل كما احتج هؤلاء بالعقل.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ: وإثبات الصفات في القرآن والسنة أكثر من إثبات المعاد، فأي إنسان ينكر الصفات فإنه لا يمكن أن يدفع إنكار من

أنكر المعاد، ولا ريب أن إنكار المعاد، وإنكار الشرائع إبطال للدين كله، والخلاص من هذا هو اتباع طريق السلامة أن نثبت ما أثبته الله لنفسه من الأسماء والصفات، وننفى ما نفاه الله عن نفسه من الصفات، ونسكت عما سكت عنه ويهذا لا يمكن لأي إنسان أن يفحمنا، لأننا قلنا إن هذه المسائل الغيبية إنها تدرك بالشرع والمنقول عن المعصوم والعقول مضطربة ومختلفة. وكل إنسان من مدعي العقل يدعي وجوب ما يدعي الأخر أنه ممتنع، أو ما يدعى الآخر أنه من الممكنات لا من الواجبات.

العنصر الخامس: أن بعض أهل التحريف والتعطيل قالوا: إن أهل السنة مشبهة ومجسمة وممثلة:

من الغرائب أن يدعى على الإنسان ما ينكره، فأهل السنة والجماعة ينكرون التشبيه، وينكرون التمثيل، ويقولون من شبه الله بخلقه فقد كفر، فكيف يمكن أن يلزموا بها هم معترفون بإنكاره؟! هذا عدوان محض.

أهـل السنة والجماعة يقولون نحن لا نشبه، ولا نمثل، وإنها نثبت لله ما أثبته الله لنفسه، وما أثبته له رسوله بدون تمثيل، وبدون تكييف. فها بالكم تشوهون طريقنا وتقولون أنتم ممثلة ومشبهة؟! ولكن لا غرو أن يرمى أهل السنة والجماعة بمثل هذه الألقاب السيئة، لأن رمي أهل الحق بالألقاب السيئة أمر موروث عن أعداء الأنبياء \_عليهم الصلاة والسلام، فالأنبياء قيل: إنهم سحرة. وقيل: إنهم مجانين ﴿كذلك ما أتى الذين من قبلهم من رسول إلا قالوا ساحرٌ أو مجنون ﴾. [سورة الذاريات، الآية: ٢٥]. ولكن هل الحق يغيض بمثل هذه الألقاب؟ لا. بل يفيض، ويزداد قوة، ويزداد وضـوحًا وبيانًا ـ ولله الحمد ـ أهل السنة والجماعة متبرءون من هذه العيوب

التي يصمهم بها من يحرفون الكلم عن مواضعه.

كذلك يقولون أنتم مجسمة، كيف مجسمة وما معنى مجسمة؟! هذه الكلمة كلمة «التجسيم» لو قرأت القرآن من أوله إلى آخره ومررت على ما جاء عن النبي، ﷺ، من السنة من أولها إلى آخرها لم تجد لفظ «الجسم» مثبتًا لله ولا منفيًّا عنه في كتاب الله ولا في سنة رسول الله، ﷺ، فها بالنا نتعب أذهاننا وأفكارنا، ونظهر ذلك بمظهر سوء بالنسبة لمن أثبت لله صفات الكهال على الوجه الذي أراد الله.

إذا كانت كلمة «الجسم» غير واردة في الكتاب، ولا في السنة، فإن أهل السنة والجماعة، يمشون فيها على طريقتهم يقفون فيها موقف الساكت فيقولون: لا نثبت الجسم ولا ننكره من حيث اللفظ، ولكننا قد نستفصل في المعنى فنقول للقائل: ماذا تريد بالجسم؟ إن أردت الذات الحقيقية المتصفة بالصفات

الكاملة اللاثقة بها، فإن الله \_ سبحانه وتعالى \_ لم يزل ولا يزال حيًّا عليمًا، قادرًا، متصفًّا بصفات الكمال اللائقة به، وإن أردت شيئًا آخر كجسمية الإنسان التي يفتقر كل جزء من البدن إلى الجزء الآخر منه، ويحتاج إلى ما يمده حتى يبقى فهذا معنى لا يليق بالله ـ عز وجل ـ، ويهذا نكون أعطينا المعنى حقه.

أما اللفظ: فلا يجوز لنا أبدًا أن نثبته، أو ننفيه، ولكننا نتوقف فيه؛ لأننا إن أثبتنا قيل لنا: ما الدليل؟ وإن نفينا. قيل لنا: ما الدليل؟ وعلى هذا فيجب السكوت من حيث اللفظ، أما من حيث المعنى فعلى التفصيل الذي بيناه.

العنصر السادس: ادعى أهل التحريف والتعطيل على أهل السنة أنهم أولوا بعض النصوص ليلزموهم بتأويل البقية أو المداهنة فيها:

هذا دعوى تلبيس، وتشكيك، وقد نشرت في

الصحف نشرها من نشرها وقال: أنتم يا أهل السنة تشنعون علينا تقولون أنتم تأولون، وأنتم يا أهل السنة قد أولتم فها بالكم تشنعون علينا بالتأويل وأنتم تسلكونه؟!

حقيقة إن هذه الحجة حجة قوية إذا ثبتت لأنه لا يحق لأي إنسان أن يتحكم فيها يمكن تأويله أو يجب وفيها لا يمكن، ولكن أهل السنة والجهاعة يقولون هذه دعوى تلبيس، وتشكيك فإننا لسنا على هذه الطريقة وأنتم رميتمونا بذلك إما لإلزامنا أن نقول بالتأويل كها قلتم به، وإما لإلزامنا أن نسكت عن تحريفكم ونداهن، ولكنا بعون الله لن نسكت على ما نرمى به ونحن منه بريئون.

وهـذه التـأويل الـذي ادعاه بعض أهل التأويل ورمي به أهل السنة والجماعة لنا عنه جوابان:

الجواب الأول: أن نمنع أن يكون طريق أهل

السنة في ذلك تأويلًا، لأن التأويل في اصطلاح المتأخرين ـ وهو الذي يعنيه هؤلاء ـ هو صرف اللفظ عن ظاهره .

وأهل السنة يقولون: ظاهر الكلام ما دل عليه الكلام باعتبار السياق، أو باعتبار حال المتكلم به هذا هو ظاهر الكلام وليس للكلمات معنى خلقت له لا تستعمل في غيره، ولكن معنى الكلمات إنها يظهر بسياقها وبحال المتكلم بها، نحن كنا قرأنا في البلاغة أو بعض منا قرأ في البلاغة ورأي أن الاستفهام يأتي لعدة معاني، وقرأنا في حروف الجر ومعانيها، وعلمنا أن بعض الحروف يأتي لعدة معاني، فها الذي يعين هذه المعاني؟ أليس السياق؟ إذن فحقيقة الكلام ما دل عليه سياقه، وظاهره ما دل عليه سياقه، وذلك باعتبار نظم الكلام وباعتبار حال المتكلم به فهذا الجواب، جواب مجمل أن نقول: لا نسلم بأن ظاهر

الكلام خلاف ما دل عليه سياقه أو حال المتكلم به، بل ما دل عليه السياق فهو حقيقة الكلام وظاهره مطلقًا، حتى لو استعملت هذه الكلمة في غير هذا الموضع لمعنى آخر، فإن استعمالها في هذا الموضوع للمعنى الذي دل عليه السياق هو في الواقع حقيقتها هذا جواب.

الجواب الثانى: لو سلمنا أن في اللفظ إخراجًا له عن ظاهره، فإن أهل السنة والجماعة لا يمكن أبدًا أن يخرجوا لفظًا عن ظاهره إلا بدليل من الكتاب، أو السنة متصل، أو منفصل، وأنا أتحدى أي واحد يأتي إلى بدليل من الكتاب، أو السنة في أسماء الله وصفاته أخرجه أهل السنة عن ظاهره، إلا أن يكون لهم دليل بذلك من كتاب الله، أو من سنة رسوله، ﷺ، وحينئذ إذا كان ما أخرجه إليه أهل السنة من المعنى ثابتًا بدليل من الكتاب والسنة فإنهم في الحقيقة لم يخرجوا عما أراد الله به، لأنهم علموا مراد الله به من الدليل الثاني من الكتاب والسنة، وليسوا بحمد الله يخرجون شيئًا من النصوص عما يقال إنه ظاهره من أجل عقولهم حتى يتوصلوا إلى نفى ما أثبته الله لنفسه وإثبات ما لم يدل عليه ظاهر الكلام. هذا لا يوجد ولله الحمـد في أي واحد من أهل السنة، والأمر إذا شئتم فارجعوا إليه في كتبهم المختصرة والمطولة، ونحن نضرب لذلك بعض الأمثلة لاكل الأمثلة لأننا لو تتبعنا الأمثلة كلها التي قيل إن أهل السنة والجماعة صرفوها عن ظاهرها لطال بنا الكلام لكننا نذكر عدة أمثلة فقط:

المشال الأول: قال أهل التأويل: أنتم يا أهل السنة أولتم قول الله \_ عز وجل \_ ﴿ثم استوى إلى السماء ﴾. [سورة البقرة، الآية: ٢٩]. فقلتم: إن معنى الاستواء هنا «القصد والإرادة»، وقلتم: إن معنى

الاستواء في قوله تعالى: ﴿ثم استوى على العرش﴾ . [سورة الأعراف، الآية: ٤٥]. «العلو والارتفاع»، وما هذا إلا تأويل منكم لأحد النصين لا يمكن أن تخرجوا عنه ومعلوم أن استوى على كذا ظاهرة جدًّا في العلو عليه، يبقى استوى إلى كذا معناها القصد، إذن أخرجتم كلمة استوى عن ظاهرها.

وجوابنا على ذلك أن نقول: «استوى» كلمة يتحدد معناها بحسب متعلقها فمثلاً: «استوى على العرش» معناها العلو على وجه يليق بجلاله، ولا يشبه استواء المخلوق على المخلوق.

«استوى إلى السهاء» اختلف الحرف فكان «إلى»، و«إلى» للغاية، وليست للعلو، ومعلوم أنها إذا كانت للغاية فإن الفعل متضمن معنى يدل على الغاية وهو: القصد والإرادة، وإلى هذا النحو ذهب بعض أهل السنة فقالوا: «استوى إلى السهاء» أي قصد إلى

السهاء، والقصد إذا كان تامًّا يعبر عنه بالاستواء، لأن الأصل في اللغة العربية أن مادة الاستواء تدل على الكمال كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا بِلَّغُ أَشَّدُهُ وَاسْتُوى ﴾ . [سورة القصص، الآية: ١٤].

وجواب آخر أن نقول: «استوى إلى السماء» بمعنى ارتفع. قال البغوي: وهو مروي عن ابن عباس وأكثر المفسرين، ولكن هذا يجب أن لا نظن أن الله \_ سبحانه وتعالى \_ قد انتفى عنه العلو حين خلق الأرض، بل إنه \_ سبحانه وتعالى \_ لم يزل، ولايزال عاليًّا، لأن العلو صفة ذاتية ولكن الاستواء هنا وإن كان بمعنى الارتفاع، إلا أننا لا نعلم كيفيته وهذا جواب آخر عن الآية.

والخلاصة الآن أننا إذا فسرنا «استوى إلى السهاء» بمعنى قصد إليها على وجه الكمال فإننا لم نخرج عن ظاهر اللفظ، وذلك لاختلاف حرف الجر الذي تعلق باستوى في قوله: ﴿استوى على العرش﴾ [سررة الأعراف، الآية: ٤٥]. وفي قوله: ﴿استوى إلى السهاء﴾. [سورة البقرة، الآية: ٢٩]. وإذا قلنا بالقول الثاني الذي هو مروي عن ابن عباس وأكثر المفسرين بأنه ارتفع، فإنه لا يجوز لنا أن نتوهم بأن الله تعالى لم يكن عاليًا من قبل.

أما المثال الثاني: قال أهل التأويل: أنتم يا أهل السنة فسرتم قوله تعالى: ﴿تجري بأعيننا﴾. [سورة القمر، الآية: ١٤]. أي بمرأى منا وهذا خلاف ظاهر اللفظ.

نقول لهم: ماذا تفهمون من هذا اللفظ؟ هل أحد يمكن أن يفهم أن الباء للظرفية، وأن سفينة نوح تجري في عين الله؟! أبدًا لا أحد يفهم هذا إطلاقًا، وإتيان الباء للظرفية في بعض المواضع وارد، لكن في هذه الآية لا يمكن أبدًا أن يكون كذلك.

إذن فهذا الظاهر الذي زعمتم أنه ظاهر الآية لا نسلم أبدًا أنه ظاهرها، لكن الذين فسروا ﴿تجري بأعيننا﴾. [سورة القمر، الآية: ١٤]. بمرأى منا هؤلاء فسروا اللفظ بلازمه، وذلك صحيح، وليس خروجًا باللفظ عن ظاهره، لأن دلالة اللفظ على معناه: إما دلالة مطابقة، أو دلالة تضمن، أو دلالة التزام، وكل من الدلالات لا يخرج اللفظ عن ظاهره. هذه الدلالات الثلاث أوضحها بالمثال:

«البيت» يعني الدار تدل على جملة الدار وكتلتها جميعًا بالمطابقة، أي تدل على بناء مكون من حجر، وغرف، وساحات وغيرها بالمطابقة.

وتدل على كل حجرة أو كل غرفة، أو كل ساحة بالتضمن.

وتدل على أن هذا البيت لابد له من بان بناه بالالتزام.

فنحن نقول: تجري بأعيننا إذا كان الله تعالى يراها بعينه ويرعاها فإنها تجري بمرأى منه، وهذا معنى صحيح، ويمكن أن نجيب بجواب آخر بأن معناها: تجري مرئية بأعيننا، والمهم أن نثبت من هذه الآية أن لله ـ سبحانه وتعالى ـ عينًا لا تشبه أعين المخلوقين، ولا يمكن أن نتصور لها كيفية، وبذلك لم نخرج عن ظاهر اللفظ.

وقد فسر ابن عباس ـ رضي الله عنها ـ قوله تعالى: (ولتصنع على عيني) . [سورة طه، الآية: ٣٩]. أنها العين الحقيقية والمعنى أن موسى، ﷺ، يربى على عين الله أي: على رؤية بعين الله ـ سبحانه وتعالى ـ.

المثنال الشالث: قال أهل التأويل: أنتم يا أهل السنة أولتم قوله تعالى: ﴿ونحن أقرب إليه منكم﴾. [سورة الواقعة، الآية: ٨٥]. إلى أن المراد أقرب بملائكتنا وهذا تأويل، لأنا لو أخذنا بظاهر اللفظ لكان الضمير

﴿ نَحْنُ ﴾ يعود إلى الله، وأقرب خبر المبتدأ، وفيه ضمير مستتر يعود على الله، فيكون القرب لله ـ عز وجل \_، ومعلوم أنكم أهل السنة لا تقولون بذلك، لا تقولون إن الله تعالى يقرب من المحتضر بذاته حتى يكون في مكانه، لأن هذا أمر لا يمكن أن يكون، عإذ أنه قول أهل الحلول الذين ينكرون علو الله ـ عز وجل \_، ويقولون إنه بذاته في كل مكان وأنتم أهل السنة تنكرون ذلك أشد الإنكار. إذن ماذا تقولون أنتم يا أهل السنة ألستم تقولون نحن أقرب إليه أي إلى المحتضر بملائكتنا، أي الملائكة تحضر إلى الميت وتقبض روحه؟! هذا تأويل.

قلنا: الجواب على ذلك سهل ولله الحمد، فإن الذي يحضر الميت هم الملائكة ﴿حتى إذا جاء أحدكم الموت توفقه رسلنا وهم لا يفرطون ﴿ [سورة الانمام، الآية: ٦١]. ﴿ولو ترى إذ الظالمون في غمرات الموت

والملائكة باسطوا أيديهم أخرجوا أنفسكم ﴾. [سورة الأنعام، الآية: ٩٣]. فالذي يحضر إلى المحتضر عند الموت هم الملائكة، وأيضًا في نفس الآية ما يدل على أنه ليس المراد قرب الله \_ سبحانه وتعالى \_ نفسه فإنه قال: ﴿ونحن أقرب إليه منكم ولكن لا تبصرون ﴾ [سورة الواقعة، الآية: ٨٥].

فهذا يدل على أن هذا القريب حاضر، لكن لا نبصره، وذلك لأنك الملائكة عالم غيبي الأصل فيهم الحفاء وعدم الرؤية. وعلى هذا فنحن لم نخرج بالآية عن ظاهرها لوجود لفظٍ فيها يعين المراد، ونحن على العين والرأس، والقلب نقبل كل شيء كان بدليل من كتاب الله، ومن سنة رسوله، ﷺ.

المثال الرابع: قال أهل التأويل: أنتم ياأهل السنة أولتم قوله تعالى: ﴿وهو معكم أينها كنتم﴾. [سورة الحديد، الآية: ٤]. فقلتم: وهو معكم بعلمه، وهذا

تأويل فإن الله تعالى يقول: ﴿وهو معكم﴾. [سررة الحديد، الآية: ٤]. والضمير في قوله: ﴿وهو معكم﴾ يعود إلى الله. فأنتم ياأهل السنة أولتم هذا النص وقلتم: إنه معكم بالعلم. فإذن كيف تنكرون علينا التأويل؟

قلنا: نحن لم نؤول الآية، بل إنها فسرناها بلازمها وهو: العلم، وذلك لأن قوله: ﴿وهو معكم ﴾. لايمكن لأي إنسان يعرف قدر الله عز وجل ويعرف عظمته، أن يتبادر إلى ذهنه أنه هو ذاته مع الخلق في أمكنتهم، فإن هذا أمر مستحيل، كيف يكون الله معك في البيت، ومع الآخر في المسجد، ومع الشالث في الطريق، ومع الرابع في البر، ومع الخامس في الجو، ومع السادس في البحر. . إلخ؟! لو قلنا بهذا فكم إلهًا يكون لو قلنا بهذا لزم أن يكون الله إما متعددًا، أو متجزئًا ـ تعالى الله عن ذلك علوًّا

كبيرًا \_ وهذا أمر لايمكن ولهذا نقول: من فهم هذا الفهم فهو ضال في فهمه ومن اعتقده فإنه ضال إن قلّد غيره بذلك، وكافر إذا بلغه العلم، وأصر على قوله، ومن نسب إلى أحد من السلف أن ظاهر الآية أن الله معهم بذاته في أمكنتهم، فإنه بلا شك كاذب عليهم.

إذن أهل السنة والجماعة يقولون: نحن نؤمن بأن الله تعلى فوق عرشه، وأنه لا يحيط به شيء من مخلوقاته، وأنه مع خلقه كما قال في كتابه، ولكن مع إيماننا بعلوه. ولايمكن أن يكون مقتضى معيته إلا الإحاطة بالخلق علمًا، وقدرة، وسلطانًا، وسمعًا، وبصرًا، وتدبيرًا، وغير ذلك من معاني الربوبية، أما أن يكون حالًا في أمكنتهم، أو مختلطًا بهم كما يقول أمل الحلول والاتحاد، فإن هذا أمر باطل لا يمكن أن يكون هو ظاهر الكتاب والسنة، وعلى هذا فنحن لم

نؤول الآية ولم نصرفها عن ظاهرها، لأن الذي قال عن نفسه: ﴿وهو معكم ﴾ [سورة الحديد، الآية: ٤]. هو الذي قال عن نفسه: ﴿ وهو العلي العظيم ﴾ . [سورة البقرة، الآية: ٢٥٥]. وهو الذي قال عن نفسه: ﴿وهو القاهر فوق عباده ﴾. [سورة الأنعام، الآية: ١٨]. إذن فهو فوق عبـاده، ولايمكن أن يكون في أمكنتهم، ومع ذلك فهو معهم محيط بهم علمًا، وقدرة، وسلطانًا، وتدبيرًا وغير ذلك.

وإذا أضيفت المعيّة إلى من يستحقّ النصر من. الرسل وأتباعهم اقتضت مع الإحاطة علمًا وقدرة، اقتضت نصرًا وتأييدًا، فنحن ولله الحمد ماخرجنا بهذا اللفظ عن ظاهره حتى يلزمونا بذلك.

وقد بين شيخ الإسلام \_ رحمه الله \_ في كتبه المختصرة والمطولة أنبه لاتعبارض بين معنى المعية حقيقة وبين علو الله سبحانه وتعالى، قال: لأن الله سبحانه ليس كمثله شيء، في جميع صفاته، فهو على في دنوه قريب في علوه».

وقال: «إن الناس يقولون مازلنا نسير والقمر معنا، مع أن القمر في السهاء، وهم يقولون معنا فإذا كان هذا ممكنًا في حق الحالق من باب أولى».

والمهم أننا نحن معشر أهل السنة ماقلنا أبدًا ولانقول إن ظاهر الآية هو مافهمتوه وأننا صرفناها عن ظاهرها، بل نقول: إن الآية معناها أنه سبحانه مع خلقه حقيقة، معية تليق به، محيط بهم علمًا، وقدرة، وسلطانًا، وتدبيرًا، وغير ذلك لأنه لايمكن الجمع بين نصوص المعيّة وبين نصوص العلو إلا على هذا الوجه الذي قلناه، والله سبحانه وتعالى يفسر كلامه بعضه بعضًا.

المثال الخامس: قال أهل التأويل: إنه ثبت عن

النبي، عَلَيْهُ، أنه قال: قال الله تعالى: ﴿من عادىٰ لِي وليًّا فقد آذنته بالحرب، وماتقرَّب إليَّ عبدي بشيء أحبّ إليّ مما افترضت عليه، ولايزال عبدي يتقرّب إليّ بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، ولئن سألني لأعطينه، ولئن استعاذني لأعيذنه».

وأنتم ياأهل السنة هل تقولون إن الله يكون سمع، وبصر، ويد، ورجل من يحبه حقيقة؟ إن لم تقولوا بذلك فقد صرفتم الحديث عن ظاهره، لأن الله يقول: «كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها».

وجوابنا: أنه لا أحد يفهم أن ظاهر الحديث هو هذا، أي أن الله يكون سمع الإنسان وبصره،

ورجله، ويده حقيقة، لا أحديفهم هذا، إلا من كان بليد الفهم، أو مظلم القلب بالتقليد، أو بالدعوى الباطلة. فالحديث لايدل على أن حقيقة سمع الإنسان، وبصره، ورجله، ويده هو الله عز وجل وحاشاه عز وجل عن ذلك لايدل على هذا بأي وجه من الوجوه. اقرأ الحديث: «من عادى لي وليًا فقد آذنته بالحرب». «وماتقرب إليَّ عبدي بشيء أحب إليًّ عبدي بشيء أحب إليَّ عبدي بشيء أحب إليَّ بي المِنْ البيّ عبدي بشيء أحب إليَّ عبدي بشيء أَلِيْ البيّ بي المُنْ البيّ عبدي بشيء أَلْ البيّ البي

فأثبت عابدًا ومعبودًا، ومتقربًا ومتقربًا إليه، «ولايزال عبدي يتقرَّب إليّ بالنوافل حتى أحبه» فأثبت عبًا ومحبوبًا، «ولئن سألني لأعطينه» فأثبت سائلاً ومسئولاً، ومعطي ومعطى «ولئن استعاذني لأعيذنه» فأثبت مستعيدًا ومستعادًا به، ومن المعلوم أن كل واحد من هذين هو غير الآخر بلا ريب.

إذا تقرر هذا فكيف يمكن أن يفهم أحد من قوله

تعالى في هذا الحديث القدسي: «كنت سمعه» أن الله سيكون جزءًا في هذا المخلوق الـذي يتقرّب إليه، والذي يستعيذ به، والذي يسأله، هذا لايمكن أحدًا أن يفهمه أبدًا من سياق الحديث، وجذا يكون معنى ا الحديث، وظاهر الحديث وحقيقة الحديث: أن الله سبحانه وتعالى يسدد هذا الإنسان في سمعه، وبصره، وسعيه، فلا يسمع إلا بالله، ولله، وفي الله، ولاينظر إلا لله، وبالله، وفي الله، ولايبطش إلا لله، وبالله، ولايمشي إلا لله، وبالله، وفي الله، هذا هو معنىٰ الحديث، وحقيقته وظاهره، وليس فيه ولله الحمد أي شيء من التأويل.

المثال السادس: قال أهل التأويل: إنكم ياأهل السنة أولتم قول الرسول، ﷺ: «إن قلوب بني آدم بين إصبعين من أصابع الرحمن». حيث قلتم: إن المراد أن الله سبحانه وتعالى متصرف في القلوب،

ولايمكن أن تكون القلوب بين إصبعين من أصابع الله حالة في اليد، فإن هذا يقتضي الحلول وأن أصابع الله حالة في صدر كل إنسان.

قلنا: هذا كذب على السلف، والسلف ماأولوا هذا التأويل، ولاقالوا إن الحديث كناية عن سلطان الله تعالى، وتصرفه في القلوب، بل قالوا: نثبت أن لله تعالى أصابع، وأن كل قلب من بني آدم فهو بين إصبعين من أصابعه على وجه الحقيقة، ولايلزم من ذلك الحلول أبدًا، فإن البينيّة بين شيئين لايلزم منها المهاسة والمباشرة، أرأيتم قول الله تعالى: ﴿والسحابِ المسخر بين السماء والأرض ﴾. [سورة البقرة، الآية: ١٦٤]. هل يلزم من ذلك التعبير أن يكون السحاب لاصقًا بالسهاء والأرض؟! لايمكن فقلوب بني آدم كلها، كما قال نبينا، ﷺ، وهو أعلم الخلق بالله: «بين إصبعين من أصابع الرحمن، ولايلزم من ذلك أن يكون مماسًا لهذه القلوب بل نقول كما قال نبينا، ونقول هذا على وجه الحقيقة وليس فيه تأويل. ونثبت مع ذلك أيضًا أن الله تعالى يتصرَّف في هذه القلوب كما يشاء كما جاء في الحديث ونقول: اللهم مصرف القلوب صرف قلوبنا إلى طاعتك.

المثال السابع والأخير: فهو الحجر الأسود يمين الله في الأرض، قال أهل التأويل: إنكم تأولون هذا الحديث، لأنكم لايمكن أن تقولوا: إن الحجر هويد الله.

ونقول هذا حق، لايمكن لأحد أن يقول إن الحجر الأسود هو يد الله عز وجل، ولكن قبل أن نجيب على هذا نقول: إن هذا الحديث باطل ولايثبت عن النبي، ﷺ.

قال ابن العربي: إنه حديث باطل.

وقــال ابن الجـوزي في «العلل المتنـاهية»: إنـه حديث لايصح.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ «روي عن النبي ، ﷺ ، بإسناد لايثبت» .

وعلى هذا فإنه ليس واردًا على أهل السنة والجماعة لأنه لايصح عن النبي، ﷺ، ولكن قال شيخ الإسلام إنه مشهور عن ابن عباس، ولكنه مع ذلك لايعطي المعنىٰ الذي قاله هؤلاء، وأن الحجر الأسود يمين الله ، لأنه قال: «يمين الله في الأرض فقيده»، قال شيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله \_ والكلام إذا قيد ليس كالكلام المطلق ماقال: يمين الله وسكت. قال: في الأرض. ومعلوم أن يمين الله ليست في الأرض، كذلك أيضًا قال في نفس الحديث كما رواه شيخ الإسلام ابن تيمية: «فمن صافحه فكأنها صافح الله، ، والتشبيه يدل على أن المشبه به ليس هو المشبه،

وإنها هو غيره .

وخلاصة القول:

إن أهل السنة والجماعة \_ ولله الحمد \_ لايمكن أن يخرجوا الكلام عن ظاهره ، لأن ظاهر الكلام وحقيقته مادل عليه سياقه وهو مختلف بحسب السياق، وبحسب الأحوال، فإن لم يمكن ذلك وأبي إنسان إلا أن يجعل معنى الكلمة معنى ذاتيًّا لها، فإننا نقول لايمكن لأهل السنة والجماعة أن يتركوا هذا المعنى الندي ادُّعي أنه ذاتي لها إلا بدليل من الكتاب والسنة، ومتى دلّ الكتاب والسنة على شيء وجب القول به سواء وافق مايقال إنه ظاهر اللفظ، أو خالفه، ونحن كلنا نلتمس ماقاله الله عن نفسه، وماقاله عنه رسوله، ﷺ، ويدلكم لهذا ماثبت في صحيح مسلم أن الله تعالى يقول: «عبدي جعت فلم تطعمني، عبدي مرضت فلم تعدني، فيقول كيف

أطعمك وأنت رب العالمين، كيف أعودك وأنت رب العالمين، فيقول الله عز وجل: أما علمت أن عبدي فلان جاع فلم تطعمه مرض فلم تعده».

هذا الحديث يدلنا دلالة ظاهرة على أن ماجاء في الكتاب والسنة مما أضافه إلى نفسه فهو حق على ظاهره، مالم يرد عن الله ورسوله صرفه عن ذلك، فإن ورد صرفه عن ظاهره فإننا آخذون به، وهذا الحديث الأخير دليل واضح على منع التأويل الذي ليس له دليل من الكتاب والسنة ولعلنا نقتصر على هذا خوفاً من التطويل، والحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين.

## ---- الفهرس

| الصفحة     | الموضوغ                                |
|------------|----------------------------------------|
| ٣          | مقدمة                                  |
| ٧          | سبب اختيار الموضوع                     |
| ١.         | اعتقاد أهل السنة في الأسهاء والصفات    |
| **         | حقيقة التأويل والتحريف                 |
| Yo         | حقيقة التمثيل                          |
| <b>Y</b> A | أقسام أهل البدع                        |
| ۳.         | خطرُ التطرف في التنزيه                 |
| ىنة ۲۲     | من علامة أهل البدع التشنيع على أهل الس |
| 40         | هل أوَّل أهل السنة بعض النصوص          |
| 00_49      | سبعة أمثلة في الرد على ذلك             |
|            |                                        |



## حكم نقل زكاة الفطر إلى أففانستان

نص فتوى فضيلة الشيخ محمد بن عثيمين عن مشروع نقل زكاة الفطر إلى افغانستان

« نعم سمعنا أن هناك وكيل يقبض من الناس دراهم وله وكلاء في أفغانسان أو باكستان يشترون من هناك طعاماً بهذه الدراهم التي تدفع إليهم وتوزع على الفقراء هناك في وقت إخراج الزكاة ، وهذا مشروع جديد وحسن لما في ذلك من المصلحة لأن حاجة الناس هناك أشد من حاجتهم هنا » .

المرجع : مجموعة دروس وفتاوى الحرم المكي لفضيلة الشيخ ، ج ٢ ، ص ٣٨٧ . إعداد : رزق حسين وحسين زهران ومسعد شعير .

فهيا يا أخي إلى المشاركة في هذا المشاروع الذي زُكي من كبار العلماء بالملكة ومنهم الشيخ ابن عثيمين كما ترى يمكنك الإتصال بمكاتب خدمات المجاهدين للمساهمة هذا العام ١٤١٣ مـ ..

البعد الذي فال من المراكب في الملاط عديدة فلا يغتريها من المراكب في الملاط عديدة فلا يغتريها المراكب المراكب المراكب المراكب المراكب المركب ا

## دعوة إلى الانفاق

أخي المسلم إن مشاريع الخير في بلاد المسلمين بحاجة إلى دعمك فهيا يا أخي إلى المشاركة في دعم تلك المشاريع عبر الجهات المختصة .

ولا بأس بالمشاركة من الزكاة كما قال الشيخ محمد

ابن عثيمين حيث قال " والمراد بسبيل الله ، جميع طرق

## الخبير " أ.ف

عجموعة دروس الحرم المكى جـ ٢ صـ ٣٦٥.

إعداد : رزق حسين ، حسين زهران ، مسعد شعير .

لسإمالان المم

أن هذا المنقول عن في أن المراد بتولم تعالى في أهل الزكاة (وفي بيرالهم) جميع طرق الخير لوصحة لم والنسخة المنقول عنها فيها نقع ظاهر لمن تأمل الميلاب و والذي أرى أن تولم تعالى في أهل الزكاة (وفي بيرالهم) خاص في الجاد وفي سبيل العدلاعام في مشاويع المير وأنه لا يجدر أن يصرف ميه المزكاة في بناه المساجد والمدارس واصادة الطرق وحفوالآبار ليستى الناس وليحة ذك ولا غايم في لها تبرعات والعدقان المستجبة والأوقاف على أعمال المنير وضع على له كاتبرم المصالح العنين